
РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

11 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

 
ФИЛОЛОГИЯ 

_______________________________________ 

 

Научная статья 

УДК 82-21+ 792.097+92.072 

 

«Антигона» Софокла в театрах Москвы и Петербурга  

на рубеже XIX–XX веков: достоинства и недостатки  

сценического воплощения античной трагедии 
 

Анна Сергеевна Кириллова 

Рязанский государственный медицинский университет имени 

академика И.П. Павлова, 

г. Рязань, Российская Федерация, evdokimova-anna@list.ru 

 

Аннотация. Одной из особенностей развития отечественного театра был 

не постоянный, а периодически возникающий интерес к античной драматургии. 

Так происходило в конце XIX – начале XX веков, в середине XX века, в 00-х 

годах, а сегодня мы наблюдаем новый виток сценического осмысления 

древнегреческих пьес, попытку их актуализации и интерпретации с учётом 

театральных тенденций.  

У современных режиссёров уже есть наработанный прошлым веком 

арсенал постановочных приёмов, историко-теоретическая база, богатый 

международный опыт постановок античных спектаклей. Но в конце XIX века 

российскому театру в процессе инсценирования эллинистических трагедий 

практически не на что было опереться: до этого времени в репертуаре только 

случайно проскальзывали античные сюжеты и то в виде произведений 

французских классицистов или в рамках зарубежных гастрольных туров. 

Театру рубежа XIX–XX веков пришлось самостоятельно, интуитивно, 

практическим способом выяснять, как наилучшим образом представить на 

сцене древние пьесы.  

Цель данной статьи – проанализировать концепции сценического 

воплощения античных трагедий на примере постановок «Антигона» Софокла в 

Московском художественном театре и Александринском театре. В качестве 

основного источника сведений об этих спектаклях использовалась журнальная 

и газетная критика тех лет, которая активно разбирала это театральное явление 

с разных сторон: искусствоведческой, философской, педагогической, 

экономической и др.  

В ходе исследования нами были выявлены основные достижения и 

недостатки московской и питерской постановок, сопоставлены сценография и 

актерское исполнение пьесы Софокла, а также обозначены вероятные причины 

отсутствия успеха у публики этих дорогостоящих спектаклей.  



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

12 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

Автор приходит к выводу, что опыт первых постановок древнегреческих 

трагедий не оказал существенное влияние на деятельность конкретных театров, 

однако был очень важен как первый шаг к развитию отношений российского 

театрального искусства с эллинистической драматургией. 

Ключевые слова: Софокл, «Антигона», античный театр, Московский 

художественный театр, Александринский театр, критика. 

 

Для цитирования: Кириллова А.С. «Антигона» Софокла в театрах 

Москвы и Петербурга на рубеже XIX–XX веков: достоинства и недостатки 

сценического воплощения античной трагедии // Русская филология и 

национальная культура. 2025. №3(16). С. 11-30. Доступно по ссылке: 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

 

 

Original article 

УДК 82-21+ 792.097+92.072 

 

«Antigone» by Sophocles in the theaters of Moscow and St. Petersburg 

at the turn of the XIX-XX centuries: advantages and disadvantages 

of the stage embodiment of ancient tragedy 

 
A.S. Kirillova 

Ryazan State Medical University,  

Ryazan, Russian Federation, evdokimova-ana@list.ru 

 

Abstract. One of the distinctive features of the development of Russian theater 

was a recurring, rather than constant, interest in ancient drama. This occurred in the 

late 19th and early 20th centuries, in the mid-20th century, and in the 2000s. Today, 

we are witnessing a new wave of theatrical interpretation of ancient Greek plays, an 

attempt to update and interpret them in line with theatrical trends. 

Contemporary directors already have an arsenal of staging techniques, a 

historical and theoretical foundation, and extensive international experience in 

staging ancient plays, developed over the past century. But at the end of the 19th 

century, Russian theater had virtually nothing to draw on when staging Hellenistic 

tragedies: until then, classical themes had only occasionally appeared in the 

repertoire, and then only in the form of works by French classicists or during 

international tours. Theater at the turn of the 20th century had to independently, 

intuitively, and practically figure out how best to present ancient plays on stage. 

The purpose of this article is to analyze the concepts of staging classical 

tragedies using productions of Sophocles's Antigone at the Moscow Art Theatre and 

the Alexandrinsky Theatre as examples. The primary source of information on these 

performances was the magazine and newspaper criticism of the time, which actively 



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

13 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

examined this theatrical phenomenon from various perspectives: art history, 

philosophy, education, economics, and more. 

In our research, we identified the key achievements and shortcomings of the 

Moscow and St. Petersburg productions, compared the set design and acting 

performances of Sophocles' play, and identified the probable reasons for the lack of 

success of these expensive productions. 

The author concludes that the experience of the first stagings of ancient Greek 

tragedies did not have a significant impact on the activities of specific theaters, but 

was very important as a first step in developing Russian theater art's relationship with 

Hellenistic drama. 

Key words: Sophocles, «Antigone», antique Theater, Moscow Art Theater, 

Alexandrinsky Theater, criticism. 
 

Введение. Вопрос о том, зачем вообще инсценировать древнегреческие 

пьесы, на рубеже XIX–XX  веков был дискуссионным и занимал значительное 

место в периодике, посвящённой проблемам искусства. В поисках новых спо-

собов обновления репертуара отечественного театра драматурги, режиссёры, 

театроведы, критики не видели ничего предосудительного в том, чтобы возро-

дить античный текст на сцене. Проблема заключалась в другом: как это сделать 

правильно, какую цель должен поставить перед собой театр, чтобы интересно и 

со смыслом представить публике древний сюжет? 

 Основная часть. По мнению большинства театральных деятелей, для 

решения этой задачи предлагалось несколько способов. Одним из режиссёр-

ских решений было исторически детально реконструировать античное пред-

ставление со всеми его особенностями по устройству сцены, исполнительского 

мастерства, бутафории и др. Но этот вариант считался наименее продуктивным. 

Как писали критики, в рамках научного интереса, на конференциях историков и 

археологов, возможно, данный приём был бы уместен, но для постижения духа 

античной трагедии совершенно не обязательно надевать на актеров маски и 

котурны, организовывать место для жертвенника Дионису и т.п. Один из ре-

цензентов отмечал, что в случае детального подражания технологиям и инже-

нерии древнегреческой сцены нужно идти до конца: убирать крышу здания, 

чтобы актёры могли играть при естественном освещении, запрещать участво-

вать в постановках женщинам, разводить на алтаре костёр и перед представле-

нием совместно с зрительным залом возносить молитвы языческим богам [3, с. 

121].  

 Но зачем вообще воссоздавать во всех подробностях античный антураж? 

Б. Вернеке в одной из своих рецензий на тему внезапно и повсеместно возник-

шего интереса у отечественного театра к древнегреческой драматургии писал, 

что «античный зритель, охваченный настроением пьесы, так же не замечал 

устройства своего театра, как мы не замечаем нашего во время спектакля: 

настолько оно для нас естественно» [4, с. 467]. Чтобы почувствовать атмосферу 

античного театра такой, какой она была до нашей эры, нужно быть человеком 

IV в. до н. э. Всё иное – только пустое подражание, причём очень дорогостоя-



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

14 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

щее. Известно, что, например, на постановку «Ипполита» в Александринском 

театре было потрачено 13000 руб., в связи с чем известный критик А.Р. Кугель 

называл этот спектакль «безрассудной роскошью»1.  

 Многие рецензенты считали, что акцент на внешних атрибутах спектакля 

уводил зрителей от идейного содержания пьесы, и в конечном итоге такие 

представления почти не имели никакого общественного значения и культурной 

ценности. Они вызывали только кратковременное любопытство, но пользы для 

развития искусства или воспитания публики не приносили 

 Второй вариант сценической интерпретации заключался в том, чтобы 

ставить древнегреческие пьесы с учётом условий современного театрального 

реализма. Так, актерская игра отвечала традициям более привычной для публи-

ки нынешней школы исполнительского мастерства, а в костюмах и декорациях 

подчеркивалась условность без претензий на точную историческую эпоху. Ре-

жиссёр спектакля «Эдип в Колоне» (в Александринском театре) Ю.Э. Озаров-

ский отмечал, что задача театра «сохранить археологию пьесы, но никак не ар-

хеологию театра и тех обычаев, которые в то время сопутствовали театральным 

представлениям» [24, с. 785].  

 Такой подход требовал выводить на первый план смысловой аспект пье-

сы, который строился вокруг нравственного посыла произведения. Как оказа-

лось, для некоторых авторитетных рецензентов это утверждение было спор-

ным. Часть критиков считала, что герои античных трагедий нередко «христиа-

низируются» современным театром, то есть якобы ими движут моральные 

принципы. Хотя на самом деле главная движущая сила в древнегреческой тра-

гедии – неотвратимый рок. По Аристотелю, ключевой элемент структуры тра-

гедии – это страдание или страсть, которая вынуждает персонажей к поступ-

кам, приносящим мучения и гибель. М.Л. Гаспаров писал, что «сюжет должен 

включать страдание, а герой должен восприниматься как не заслуживающий 

страдания» [6, с. 213]. Рок вынуждает персонажей поступать или героически с 

учётом принятых общественных норм, или злодейски под давлением страсти, 

опять же возникающей по воле рока. Так, Федра, как писал А.Р. Кугель, «пол-

нейшая антитеза христианских чувств и представительница той вполне языче-

ской морали, которую нам не всегда даже понять <...> Ей стыдно того, что 

нашелся некто сильнее её. И она уничтожает его, отходя в Аид со злорадною 

улыбкой на устах… Это необъяснимо с нашей точки зрения» [24, с. 784].  

 При этом деятелям театра было очевидно, что естественное для древних 

греков понимание рока как части религиозного мировоззрения совсем не такое, 

как у людей начала XX века – абстрактное и художественное. Таким образом, 

смысл пьесы для античного и современного зрителя открывался по-разному. И 

снова вставал вопрос о целесообразности постановки древних трагедий, если 

даже на идейном уровне они не были идентично понимаемыми публикой раз-

ных исторических эпох.  

                                                           
1 Для сравнения: в 1899 году зарплата простого рабочего составляла 29 рублей. 



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

15 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

 В контексте данных рассуждений появились мнения, что театральному 

искусству необходимо восстанавливать своё древнее религиозное значение.  

Однако широким социумом данная идея воспринималась со скепсисом. Рецен-

зенты отмечали, что в обществе, где подавляющее большинство христиан, для 

которых обращение к языческим богам и жертвоприношения, пусть и услов-

ные, выглядят как оккультные практики, бесперспективно наделять светское 

заведение духовно-очистительной функцией через языческие представления о 

мире. Следовательно, нужно было вычленить в античных пьесах что-то такое, 

что отражалось бы в образе мыслей, душевных волнениях, жизненных перипе-

тиях современного зрителя. Выявить и осознать это оказалось непросто. Воз-

можно, именно поэтому отношения отечественного театра с античностью все-

гда были сложными, и, как писала театровед Н.Ю. Казьмина, эти отношения до 

конца так и не сложились, в отличие от западноевропейского опыта, где прак-

тика инсценирования древнегреческих пьес была длительной и разнообразной 

[11, с. 113].  

 В России театральная режиссура второй половины XX века нашла более 

удачные способы интерпретации драматургии Эсхила, Софокла и Еврипида. 

Она сделала акцент на нравственно-психологических коллизиях героев пьес с 

упором на трагическое, экспрессивное, пронизанное атмосферой, граничащей с 

психозом. Заставить зрителей пережить гамму сильнейших чувств, с которыми 

не часто встретишься в обыденной жизни, стало эпицентром всех режиссерских 

решений и приёмов эмоциональной доминации. А. Таиров по этому поводу пи-

сал: «Конкретные трагедии нам нужны в том смысле, что мы охотно, <...> жад-

но используем ситуации и тексты античных трагедий <...> В эмоциональном 

отношении мы берём от трагедии гнев и безумие – они нам близки и симпатич-

ны» [16, с. 215].  

 Но уже в конце XIX века в публичном пространстве существовало мне-

ние, что цель античной постановки может быть только одна – возбудить в пуб-

лике те чувства и эмоции, которые возникали во время просмотра у зрителей 

Эллады.  Такой способ, в отличие от двух предыдущих, не был выделен как са-

мостоятельный подход к инсценированию античной пьесы, но отдельные вы-

сказывания об этом появлялись в прессе. Можно также отметить, что утвер-

ждение Брюсова о «совершенно забытой в наши дни» [1, с. 60] манере испол-

нять исторические пьесы как современные отчасти отражает идею эмоциональ-

ной доминации. Театральная реконструкция, «такая же холодная, такая же 

тусклая, какими бывают все реконструкции» [5, с. 468] не стоит тех затрачен-

ных сил и средств, которые вкладываются в античные постановки. Недостаток 

психологического напряжения может привести, как писали рецензенты, к са-

мому недопустимому – к скуке. Театры это понимали и старались сделать всё, 

чтобы такого не произошло на их спектакле.  

 Однако у данной установки есть и обратная сторона. В конце XX века из-

вестный специалист по древнегреческой драме В.Н. Ярхо в рецензии на спек-

такль Т. Терзопулоса «Персы» указывал, что «человеческая психика не может 

находиться в таком взвинченном состоянии весь вечер, – исходом может быть 



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

16 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

либо настоящее отключение, либо истерика. Если человек случайно прикоснет-

ся к оголенным проводам и его хорошенько тряхнет, он, несомненно, испытает 

сильное потрясение. Однако едва ли найдется любитель держать два пальца в 

электрической розетке два часа подряд» [23, с. 33]. Для древнегреческой куль-

туры, ключевой принцип которой заключался в соблюдении умеренности, до-

стижении внутренней гармонии, в том числе и между интенсивными эмоцио-

нальными состояниями и рассудочным созерцанием, было важно учитывать 

возможности человеческого восприятия. Игнорировать этот аспект означало не 

соответствовать духу античной драматургии: умеренности во всём.   

 Таким образом, на рубеже XIX–XX веков не было ни общей для всех 

сложившейся и зарекомендовавшей себя теоретической базы, ни опыта поста-

новок древнегреческих трагедий на отечественной сцене. Для российских теат-

ров-первопроходцев, инсценировавших античную драматургию, некоторым 

ориентиром могли служить только гастрольные зарубежные спектакли (напри-

мер, с участием Муне-Сюлли и Густаво Сальвини), а также выступления на эту 

тему в прессе историков театра, критиков и рецензентов. Тем не менее каждое 

сценическое воплощение произведений Эсхила, Софокла и Еврипида было со-

бытием в театральной жизни и широко обсуждалось общественностью. 

 Так сложилось в отечественной культурной традиции, что из всего насле-

дия античной драматургии трагедия Софокла «Антигона» чаще прочих пьес 

древнегреческих авторов оказывалась в репертуаре российских театров. Воз-

можно, сам образ заглавной героини, смелой и гордой девушки, готовой по-

жертвовать собой ради своих принципов, вызывал симпатию у публики, воспи-

танной на литературных канонах о женском предназначении и женской доле. 

Женщина, которая своё личное счастье приносит на алтарь совести, справедли-

вости, человеческого долга, особенно импонирует нашему менталитету, вызы-

вает искреннее сочувствие и поэтому возводится на пьедестал русским искус-

ством. Татьяна Ларина Пушкина, русские женщины Некрасова, Катерина Каба-

нова Островского – те самые героини, в ряд которых органично вписывается и 

«древняя» Антигона.  

 Трагедия Софокла впервые была представлена публике в марте-апреле 

442 г. до н. э. Неразрешимый мирным путём конфликт между юной Антигоной, 

дочерью уничтоженного злым роком царя Эдипа, и Креонтом, её родным дядей 

и новым властителем Фив, становится центром пьесы. Будущая невестка царя, 

возлюбленная его сына Гемона, находится в отчаянии от того, что не может по 

сестринскому долгу и религиозному праву похоронить своего брата-предателя 

Полиника, который был убит в бою другим родным братом Этеоклом. Она 

предлагает сестре Исмене нарушить указ Креона, по которому все тела измен-

ников должны остаться за городской стеной на растерзание диким зверям. Ис-

мена не проявляет самоотверженности и твёрдости в решении провести обряд 

над покойным братом, и Антигона решает всё сделать сама. Стражи ловят её на 

месте преступления, и Креон приговаривает бунтарку к смерти. Слепой прори-

цатель Тиресий предупреждает царя, что его жесткое и несправедливое реше-

ние продиктовано только демонстрацией собственной власти, за что Креону 



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

17 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

грозит наказание. Испугавшись, царь спешит освободить дочь Эдипа из заму-

рованной пещеры, но на месте обнаруживает мёртвых Гемона и Антигону, а 

следом узнает, что царица Евридика, узнав о смерти сына, покончила жизнь са-

моубийством.         

 Начиная с первой своей постановки в России в 1899 году и до настоящего 

времени, трагедия Софокла регулярно оказывалась в поле зрения театральных 

режиссёров, и чем ближе к сегодняшнему дню, тем больше был к ней интерес. 

Наиболее известные спектакли XX века (Е. Шифферса во Дворце работников 

искусств имени Станиславского (1964 г.), Б. Львова-Анохина в театре Стани-

славского (1966 г.), М. Туманишвили в Театре имени Ш. Руставели (1968 г.), Т. 

Чхеидзе в БДТ имени Г. Товстоногова (1997 г.)) отметились разной степенью 

оригинальности трактовки. XXI век в этом отношении преуспел ещё больше: 

«Антигона» стала объектом режиссёрских экспериментов. Так, в Театре имени 

Пушкина (2001) режиссёр В. Агеев представил хор «в виде девушки-андрогина 

в чёрном костюме, белой рубашке и красном шейном платке» [8], а Театр на 

Таганке Ю. Любимова (2007) сделал эклектичную постановку с элементами 

мюзикла, пластического театра, смонтировав текст Софокла с библейской 

«Песнью Песней Соломона». Своя «Антигона» была у МХАТ им. Чехова 

(2001), у ТЮЗа имени А.А. Брянцева (2021), пермского «Театр-Театра» (2020), 

у «Театра Мастерская» в Санкт-Петербурге (2022) и многих других. Конечно, 

анализ уровня и качества современных постановок заслуживает отдельного раз-

говора, но сам факт популярности древнейшей пьесы в последние десятилетия 

у столичных и провинциальных театров свидетельствует уже о некоторой тен-

денции.  

 Большая часть всех постановок «Антигоны» – это сценическое воплоще-

ние антифашистской пьесы Ж. Ануя, написанной им в 1943 году на основе тра-

гедии Софокла. Сложно сказать, упрощал ли выбор произведения Ануя задачу 

режиссёрам, но первопроходцам в инсценировании «Антигоны» на подмостках 

отечественного театра приходилось иметь дело только с текстом древнегрече-

ского драматурга в переводе Д.С. Мережсковского.  

 Во многом интерес к античной драматургии рубежа XIX–XX веков был 

связан не только с кризисом театрального репертуара, но также, по мнению 

многих видных культурных деятелей, с упадком духовной жизни общества. 

Мережковский был как раз из тех, кто обращался к античным авторам, тексты 

которых, как он считал, наполнены глубоким философским, религиозным 

смыслом и могут помочь через в поиске решения проблем нравственного кри-

зиса.  

 Мережковский по поводу переводов Эсхила, Еврипида и Софокла полу-

чил в свой адрес немало критики. В.Я. Брюсов писал, что работа переводчика 

была полна недостатков: во-первых, изменён размер подлинника, поэтому 

«внешнее построение стихотворной речи нарушилось», во-вторых, не сохране-

ны характерные для греческой поэзии художественно-изобразительные приёмы 

(тропы и фигуры), в-третьих, слишком вольный пересказ диалогов персонажей 

без попытки сохранить лексические оттенки, а также иные неточности и про-



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

18 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

игнорированные важные аспекты перевода [1, с. 61-62]. Однако для русского 

театра, который ранее был вынужден обходиться только отдельными цитатами 

из древнегреческих текстов или адаптациями французских классицистов (Кор-

неля, Расина, Мольера), античная драматургия на русском языке открывала 

большие возможности для сценических поисков. Возможно, как раз по этим 

причинам впервые за «Антигону» взялся именно Московский художественный 

театр, известный своим ориентиром на новаторство в части исполнительского 

мастерства.  

 Режиссером спектакля выступил А.А. Санин, который придерживался тех 

же художественных принципов, что и К.С. Станиславский. Открытие самого 

театра планировалось отметить премьерой «Антигоны», однако постановка 

впервые появилась на сцене 12 января 1899 г., а МХТ открылся трагедией 

«Царь Фёдор Иоаннович» А. К. Толстого 26 октября 1898 г.  

 За декорации в «Антигоне» отвечал художник В.А. Симов. В целом зри-

тели благосклонно отнеслись к декоративной части спектакля, а критика доб-

рожелательно отметила, что обстановка хорошо гармонировала с пением ан-

тичного хора. Однако были и замечания, связанные в первую очередь с излиш-

ней «картинностью» и «красочностью», что слабо напоминало обстановку 

древнегреческого театра в эпоху Софокла. Сам Симов же видел недостаток сво-

ей работы в малоубедительном, без типических черт древнего времени облике 

Эллады. После того как он спустя несколько лет посетил афинский Акрополь, 

художник писал: «вспомнилась “Антигона” и кольнуло сердце поздним сожа-

лением: так она не соответствовала истине» [15, с. 33]. 

 В рецензиях много внимания было уделено музыкальному сопровожде-

нию спектакля. Ещё в 1841 году немецким композитором Ф. Мендельсоном-

Бартольди была написана композиция к трагедии Софокла «Антигона». За не-

имением ничего другого режиссер принял решение выписать партитуру из-за 

границы. Под эту музыку хор исполнял стихи, которые перевёл и доработал 

брат К. С. Станиславского – В. С. Алексеев, так как стихи Д.С. Мережковского, 

по мнению постановщиков, плохо ложились на музыку Мендельсона-

Бартольди [21, с. 70] Однако большинство рецензентов отмечали, что эта музы-

ка, несмотря на её мелодичность и красоту, не соответствовала спектаклю: 

«Несколько сентиментальная и слащавая музыка Мендельсона-Бартольди не 

имеет ничего общего с античной музыкой Греции» [2, с. 170]. Тем не менее ор-

кестр под управлением дирижёра В.С. Калинникова впечатлил публику и стал 

одним из существенных аспектов, за который можно похвалить постановку [14, 

с. 4].  

 Если сам выбор партитуры и не спровоцировал большое количество 

нареканий, то сочетание этой музыки и хора одобрения в прессе не вызвало. 

Стихи под музыку исполнял церковный мужской хор Л.С. Васильева, и, не-

смотря на высокое качество пения, эффект получился совсем не тот, какой 

ожидался. Критик А.И. Урусов, сам присутствовавший на премьере «Антиго-

ны», так описывает появление хора на сцене: «Но вот медленно и чинно выхо-

дит хор фиванских старцев. Они запели – и, конечно, ничего понять не было 



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

19 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

возможно. Гром оркестра, гудение голосов заглушили прекрасные, окрыленные 

стихи: дивные хоры "Антигоны" пропали, а с ними половина литературного 

интереса трагедии» [20, с. 45].  

 В своей рецензии критик С. Глаголь отмечал, что решение сочетать хор с 

музыкой Мендельсона-Бартольди было ошибкой режиссёра: «Хор в древней 

трагедии – слишком важное действующее лицо, а в пении оно как-то стушёвы-

вается, слова затемняются музыкой и не слышны, а в музыке нет тех опреде-

лённых музыкальных фраз, которые могли бы заменить смутно слышные сло-

ва» [7, с. 8]. Рецензент предлагал половину того, что поёт хор, отдать для мело-

декламации хорегу (старейшине хора), чтобы публика могла расслышать текст.  

 Также критик газеты «Московский листок» указывал на то, что, во-

первых, пение имело очень специфический, церковный характер, а, во-вторых, 

публика не могла разобрать слов, которые на самом деле имеют не столько де-

коративную, сколько важную, раскрывающую идею функции – одобрять или 

порицать поступки героев [14, с. 4]. 

 Таким образом, по поводу хора вердикт был вынесен однозначный: у 

МХТ не получилось адаптировать ключевой коллективный персонаж древне-

греческой драматургии под условия современного театра. Хоть и сами образы 

старцев выглядели достаточно органично, но их роль осталась публике неясна. 

В дальнейшем при постановке античных пьес решить вопрос с хором стало од-

ной из самых сложных задач и проверкой на оригинальность режиссёрского 

художественного видения.  

 Актёрское мастерство исполнителей МХТ подверглось ещё более суро-

вой критике. Существовала точка зрения, что на пороге XX столетия у театра 

нет актёра, который смог бы достойно сыграть в возродившейся на сцене ан-

тичной трагедии. Чтобы исполнить трагическую роль, бурлящую страстями, 

исполненную страданиями или нечеловеческой жестокостью, нужен сильный 

темперамент, яркая самобытная натура и высокое мастерство декламации, схо-

жей с античной практикой выступлений.   

 В МХТ заглавную роль в спектакле сыграла М.Г. Савицкая. Её исполне-

ние критики сочли более-менее удачным. Как отмечали в прессе, сама внеш-

ность Савицкой была схожа с «античной фигурой»: высокий рост, сильное те-

ло, одухотворённые черты лица. Приглашённая в только что основанную труп-

пу молодая актриса покорила Станиславского своим голосом. Как писал С. Гла-

голь, Савицкая в образе Антигоны своим монологом перед лицом тирана Крео-

на «захватывает весь зрительный зал» [7, с. 8]. При этом критик отмечал, что 

актриса смогла воплотить в своей роли много героического и трагического, но 

мало психологического. У Софокла в своём последнем монологе Антигона, мо-

лодая, не познавшая супружеской жизни и материнства девушка, начинает со-

крушаться об участи, которая её ждет, страшится неминуемой смерти, но потом 

берёт себя в руки и, убеждённая в своей правоте, отправляется на казнь. Этот 

переход актриса не смогла показать на сцене, тем самым потеряла существен-

ную часть характера героини – умение преодолеть страх, ведь ничто человече-

ское ей не чуждо.  



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

20 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

 Некоторые рецензенты отмечали, что сильный голос актрисы во время 

выступления нередко её подводил: Савицкая с самого начала спектакля, разго-

варивая с Исменой, «начинала произносить слова, излишне напрягая свой голос 

и переводя его почти на крик» [14, с. 4], хотя сама ситуация не подразумевала 

диалога на повышенных тонах. А вот в последующих сценах, когда Антиго-

на действительно должна форсировать каждое слово, актриса уже декламиро-

вала охрипшим голосом, поэтому общее впечатление от монолога терялось. 

Данный факт позволил критикам сделать следующий вывод: античная поста-

новка требует отдельного исполнительского мастерства и определённых физи-

ческих возможностей.  

 Вс. Мейерхольд в этом спектакле исполнял роль слепого прорицателя 

Тиресия. Он сделал акцент на пластической стороне исполнения. Рецензент И. 

Рудин описывает появление Тиресия так: «Он приходил на сцену, согнув стан 

под прямым углом. Очевидно – позвонки совсем атрофированы. Затем внезапно 

– для вящего сценического эффекта, вероятно, – он начинает ползти по своему 

длинному жезлу вверх, как мальчики вползают на шест, и вытягивается перед 

зрителями во весь свой рост» [13, с. 402].  

 Образом слепого старца Мейерхольд производил совершенно жуткое 

впечатление. Его роль, хоть и небольшая, получилась очень характерной, в от-

личие, например, от Креона в исполнении опытного и всеми признанного 

В.В. Лужского. Рецензенты отмечали, что Лужский слишком утрированно, без 

чувства меры сыграл свою роль. Его трагический, раскатистый смех был слиш-

ком энергичный, а декламация чересчур напыщенной [20, с. 45].   

 Также некоторый дисбаланс в актёрский ансамбль внес И.А. Тихомиров в 

роли Стража. В примечании к афише спектакля было сказано, что фигура 

Стража комическая и должна диссонировать с общим трагическим тоном пье-

сы. Но в итоге нужного эффекта не получилось: Тихомиров, используя приёмы 

современной реалистической театральной школы, сыграл своего персонажа 

слишком натуралистично и тем самым выпал из общей канвы спектакля, не вы-

звав при этом никакого комического эффекта [2, с. 170].  

 Однако больше всего места в рецензиях на постановку МХТ было уделе-

но описанию сценографии. Действительно, решение переделать обычную сцену 

в подобие античной с нижней частью (орхестрой), где располагались жертвен-

ник Дионису и хор, и верхней частью (логейоном или проскением), где проис-

ходило само действие пьесы, было очень оригинальным. Постановщики реши-

ли создать максимально полную ассоциацию с древнегреческим театром.  Для 

этого на обычную сцену, на которой разместили музыкантов, хор и жертвенник, 

установили еще одну сцену для актёров. Обе площадки соединяла лестница; в 

нижнюю часть сцены вели два боковых входа, а на верхней части, декорации 

которой изображали фасад дворца, сделали три входа, центральный из которых 

был «царским».  

 Безусловно, публику мало заботило, как исполнителям во время спектак-

ля, не наступив на полы хитона или гиматия, перемещаться по лестнице между 

сценами. Она больше была озадачена теми неудобствами, в которых сама ока-



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

21 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

залась. В отличие от древнегреческого театра, где места для зрителей распола-

гались полукругом возле орхестры и были выше уровня логейона, в МХТ зри-

тельный зал остался на том же уровне, а логейон оказался гораздо выше прямо-

го взгляда с посадочных мест: «Главные действующие лица очутились на такой 

высоте, что из партера зрителям пришлось смотреть на них снизу вверх, причем 

фигуры актёров часто представлялись в очень некрасивом ракурсе, вследствие 

чего иногда их головы совершенно исчезали за плечами» [2, с. 169]. Такая кон-

струкция мешала не только смотреть, но и слушать, так как голоса актёров не 

доходили с необходимой громкостью до всех концов зала. Один из рецензентов 

называл сценографическое решение МХТ фокусом: «… но как отнестись к са-

мой мысли восстановить "Антигоной" картину древнегреческого театра <...> 

умные режиссёры, видимо, отлично понимали, что раз нет исполнителей, то не-

обходим какой-нибудь фокус, но разве театр, претендующий на значение, дол-

жен прибегать к фокусничеству, как к орудию успеха?» [3, с. 121]. 

 Тем не менее «Антигона» в МХТ выдержала 14 представлений со сред-

ним числом зрителей 727 человек на каждый спектакль. Это небольшие сборы, 

учитывая то, что на постановку было потрачено много денежных средств, а 

также много времени: так, Санин режиссировал спектакль 34 раза, что в теат-

ральном сезоне 1898 – 1899 гг. на десять репетиций больше, чем «Царь Федор 

Иоаннович» и на двадцать четыре больше, чем «Венецианский купец» [21, с. 8]. 

 Появление «Антигоны» в Москве не было провальным, но и особого 

успеха этот спектакль не имел. Публика ходила на «Антигону» больше из-за 

любопытства к необычному литературному источнику и его сценографическо-

му решению, а также из-за интереса к новому театру, позиционировавшему се-

бя как демократичный, новаторский и экспериментальный. Если перед Стани-

славским и Немировичем-Данченко стояла задача привлечь зрителей чем-то 

уникальным, обратить широкое внимание на свой театр, то задача эта решилась 

полностью (не зря «Антигона» планировалась на открытие МХТ). Если цель 

была адаптировать античную трагедию под условия современного театрального 

искусства, доказать её жизнеспособность в репертуаре, продемонстрировать её 

пользу для нынешнего общества, то достигнуть этот цели определённо не по-

лучилось. Вероятнее всего, что и одна, и вторая задача имели место быть в пла-

нах дирекции театра, но полностью реализовать получилось только первую.  

 Через семь лет, 24 января 1906 г., свою «Антигону» показал Алек-

сандринский театр. Это была не первая постановка античной пьесы в репертуа-

ре театра. Сначала публике были представлены «Ипполит» Еврипида (1902 г.) и 

«Эдип в Колоне» Софокла (1904 г.) в постановке Ю.Э. Озаровского. Реакция на 

эти спектакли была неоднозначная. Критик А.Р. Кугель писал, что Алек-

сандринский театр не улучшает свою репутацию выбором такого литературно-

го материала, а наоборот утрачивает и без того слабое «современное своё зна-

чение» [24, с. 67]. Кугеля не устраивала ни игра актёров, ни задумка дирекции 

театра «облагородить репертуар», чтобы, следуя идеям Д.С. Мережковского, 

постигнуть душу современного человека при помощи античной трагедии. Кри-

тик скептически смотрел на эксперименты Александринского театра в области 



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

22 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

древнегреческой драматургии и называл этот процесс «мертворождением на 

сцене» [12, с. 67].  

 Возможно, Кугель был прав: «Ипполит» выдержал за один сезон 1902 – 

1903 гг. 13 спектаклей, «Эдип в Колоне» за шесть сезонов – 9 спектаклей. При 

этом в 1905 г. директор театра В.А. Теляковский предложил А.А. Санину по-

ставить «Антигону». К тому моменту режиссёр уже работал в Александрин-

ском театре (с 1902 по 1907 гг.). В отличие от Кугеля, который считал, что сво-

им репертуаром Теляковский только «хоронит» императорскую сцену, сам ди-

ректор был убежден, что театр под его руководством развивается в сторону 

«нового искусства», поэтому Санин со своими передовыми художественными 

взглядами нужен ему [17, с. 372]. Имея опыт постановки пьесы Софокла в 

МХТ, режиссёр не мог просто перенести московскую Антигону в Александин-

ский театр, так как вся сценография и труппа были другие, а это уже  требовало 

иной концепции спектакля.  

 Премьера планировалась на сезон 1904 – 1905 гг., однако по политиче-

ским соображениям постановка была снята цензурой. Критик Б.И. Бентовин 

иронизировал по этому поводу: «Итак, Софокл оказался неблагонадёжным, а 

пьеса, написанная в 442 году до Рождества Христова, – "колеблющею основы"» 

[9, с. 67]. Дело в том, что директор департамента полиции сообщил Теляков-

скому о готовящейся антиправительственной акции во время представления 

«Антигоны». Все реплики в пьесе, где речь шла о тирании, представители под-

польного кружка планировали сопроводить бурными овациями. В итоге публи-

ка увидела спектакль лишь в январе 1906 года.  

 Декорации к постановке готовил известный живописец А.Я. Головин, ко-

торый в 1902 г. был приглашён на должность главного художника император-

ских театров. Так как в Александринском театре не планировалось создавать 

сложной конструкции по типу античной орхестры и логейона, как это было в 

МХТ, решение сценического пространства было простым, но оформленным с 

большим вкусом: «Действительно весь внешний декорум греческой сцены со-

блюдён с педантичной точностью. Красота фона и общей картины не подлежит 

сомнению» [9, с. 68]; «Декорация г. Головина была прекрасным фоном для со-

фокловой трагедии, ничем не поражавшим, но и ничем не оскорблявшим <...> 

Картины рассвета и вечерней зари были поставлены очень красиво» [1, с. 60]. 

Декорации представляли собой белый каменный дворец со ступенями, колон-

нами, жертвенником, арочными проёмами, а вдали виднелась полоска голубого 

неба. Исследователь Ж.В. Якимова предполагает, что такие декорации имели не 

только эстетическое значение, но и символическое: «Именно это каменное об-

рамление наводит нас на мысль о каменном мешке, некоем замкнутом, ограни-

ченном пространстве, каменной пещере, в которой и закончила свою земную 

жизнь хрупкая юная Антигона <...> Тираническая идея Креона как каменный 

саркофаг довлеет над всем дальнейшим действием трагедии» [22, с. 155]. По 

поводу костюмов Брюсов отмечал, что они были больше какие-то фантастиче-

ские «не то скифов, не то персов» [1, с. 60], но общая обстановка спектакля 

свидетельствовала, что на её реализацию были потрачены большие финансы. 



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

23 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

 Нареканий со стороны рецензентов было больше к актёрскому составу и 

манере исполнения. Львиную долю критики получила начинающая актриса 

А.А. Лачинова в роли Антигоны. Если пресса на предыдущие постановки с 

участием Лачиновой о её игре отзывалась хорошо, писала, что театр приобрёл 

«серьёзную, несмотря на молодость, артистку с выдающимся сценическим та-

лантом» [10, с. 658], то в случае в «Антигоной» большинство рецензентов со-

шлись во мнении, что актриса делала всё прямо противоположное тому, что от 

неё требовалось. Где нужна была твёрдость в голосе, у Лачиновой проскальзы-

вали ноты лиризма, где резкость в движениях – у неё обозначались позы изне-

можения. Её мимика и жесты были неестественными, отсутствовала верная ин-

тонация и логические ударения. При этом в её адрес звучали слова сочувствия: 

актриса слишком молода и неопытна, чтобы создать на сцене такой сложный 

трагический образ, и вина дирекции театра, «навалившей на её слабые плечи 

роль громадной трудности», в том, что утвердила юную исполнительницу, у 

которой было много старания, но мало искусства [18, с. 10].  

 Креон в исполнении талантливого актера Г. Ге произвёл больше комиче-

ское впечатление: он выпячивал грудь, говорил невнятно, неискренно, холодно 

и «под конец рыдал совсем грубо» [1, с. 61]. Остальные исполнители также не 

произвели нужного эффекта: В.А. Гарлин в роли Тиресия скучно, без вдохно-

вения, произносил своё предсказание, периодически забывая, что он старик; 

А.М. Раевская (Исмена) не читала, а скандировала стихи и совсем не соответ-

ствовала мягкому и изящному образу сестры Антигоны; О.У. Уварова (Эвриди-

ка), представительница классического комического амплуа, выглядела на сцене 

как «добродушная замоскворецкая купчиха, нарядившаяся на святках в грече-

ский костюм» [9, с. 68]. Вывод, который сделала пресса, исходя из всего этого: 

актёры играли плохо. Некоторые рецензенты шутили, что если бы на сцене 

оставили только хор, создающий тихое элегическое настроение, и декорации 

Головина, то было бы гораздо лучше.  

    Критика видела проблему ещё и в том, что актёры выбрали для себя ис-

полнение ролей в духе реалистической школы. Санин постарался приблизить 

публику к древнему прошлому, сценография была отработана с педантично-

стью, каждая сцена имела свою художественную законченность и выразитель-

ность, но, по мнению зрителей, актёры своей игрой выводили публику из атмо-

сферы античности. Н.Н. Ходов в роли Гемона выразительно и страстно декла-

мировал свои реплики, однако его слова и действия напоминали сцены из со-

временного репертуара. Судя по всему, актёры не поняли, что от них требова-

лось. 

 Спектакль выдержал всего 5 представлений. Теляковский объяснял эту 

неудачу так: «После преобладания на сцене Александринского театра крылов-

ского репертуара это, конечно, была большая победа, но не надо было себя об-

манывать, не надо было закрывать глаза на то, что сборов "Антигона" делать не 

будет <...>Последние годы показали мне, что чем лучше, литературнее, худо-

жественнее выбираемые пьесы, тем с меньшим увлечением работают над ними 

артисты, тем хуже принимает их печать и тем слабее посещает их публика. 



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

24 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

Наоборот, чем поверхностней, вульгарнее, пожалуй, даже пошлее ставящиеся 

пьесы, тем охотнее работают над ними александринцы, тем лучше принимает 

их печать и тем больше собирают они публики» [19, с. 309].   

 «Антигона» в Александринском театре не стала полным провалом. Эта 

постановка была одной из череды тех античных спектаклей, которые «нащупы-

вали», осмысляли и пробовали разные приёмы и решения по интерпретации 

древнегреческой драматургии современным театром. Д.С. Мережковский, меж-

ду прочим, довольный результатами питерской «Антигоны», был воодушевлён 

перспективами окончательного поворота репертуара российского театра в сто-

рону героической эллинистической трагедии. Однако понадобился ещё целый 

XX век, чтобы отечественное театральное искусство вобрало в себя как неотъ-

емлемый компонент античную пьесу.  

 Сегодня продолжается переосмысление, поиски нового сценографическо-

го и идейного решения произведений древних драматургов, использование раз-

личных площадок, адаптация для других жанров (рок-оперы, мюзикла, орато-

риальной оперы) и т. д. При этом, как указывает Н. Казьмина, «античность тре-

бует стиля, а нынешнее время бесстильно» [11, с. 110], поэтому, чтобы зани-

маться именно древнегреческим театральным наследием, а не сочинением соб-

ственного античного сюжета «по мотивам», нужно вернуть театру чувство ме-

ры – то, чего достигла и чем так дорожила культура Эллады.   

 Заключение. Таким образом, отечественный театр на рубеже XIX–XX   

веков обратил своё внимание на древнегреческую драматургию благодаря, во-

первых, возникшей потребности обновить, «облагородить» репертуар в услови-

ях кризиса сцены, а во-вторых, возникшим художественным переводам 

Д.С. Мережковского, которые в целом получили одобрение со стороны литера-

турной общественности. Первые постановки античных пьес в Москве и Петер-

бурге не получили восторженного признания, но и не стали скандальным про-

валом. Целый ряд сложностей удалось более-менее нивелировать: декорации, 

костюмы, музыкальное сопровождение, роль хора, отдельные сценические об-

разы. В МХТ больше всего похвалы со стороны рецензентов и зрителей заслу-

жила актёрская игра, гораздо меньше – сценография. В Александринском теат-

ре замечательно была продемонстрирована эстетическая, декоративная, поста-

новочная часть спектакля, а актёрский ансамбль не справился со своей задачей. 

Но оба театра не ответили на главный вопрос: для чего современной публике 

нужна древнегреческая пьеса, что нового и полезного она может дать? Мы счи-

таем, что А.Р. Кугель был прав, когда писал, что «постигать современную душу 

через посредство античной трагедии – путь довольно долгий и своеобразный» 

[12, с. 64], так как этот витиеватый путь продолжается уже более ста лет и пока 

не привёл к чёткому ответу на вопрос: зачем?  

 

 

 

 

 



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

25 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

 

 

Список источников 

 
1. Аврелий (Брюсов В.Я.) Антигона // Весы. – 1906. – № 2. – С. 60-62.  

2. Ар (Ремезов М.Н.) Художественно-общедоступный театр. Антигона, трагедия 

Софокла // Русская мысль. – 1899. – Кн. 2, разд. 2. – С. 168-170.   

3. Арсений Г. Московские письма // Театр и искусство. – 1899. – № 6. – С. 121-

123.  

4. Вернеке Б. К предстоящей постановке античных трагедий на сцене Алек-

сандринского театра // Театр и искусство. – 1902. – № 24. – С. 456-457.  

5. Вернеке Б. Античные пьесы на современной сцене // Театр и искусство. – 1900. 

–№ 26. – C. 466-468.   

6. Гаспаров М.Л. Избранные труды. – Т. 1. О поэтах. – М. : Языки рус. культуры, 

Кошелев, 1997. – 660 с. 

7. Глаголь С. Художественно-общедоступный театр. «Антигона», трагедия Со-

фокла // Курьер. –1899. –13 января. – С. 8.  

8. Должанский Р. Хору дали прикурить. В Москве – еще одна «Антигона» // Ком-

мерсант. – 2001. – 27 декабря.  

9. Импрессионист (Бентовин Б.И.). Хроника театра и искусства // Театр и искус-

ство. –1906. – №5.–  С. 67-68. 

10. К сезону в провинции // Театр и искусство. –1901. – № 37. – С.  657-658. 

11. Казьмина Н.Ю. «Античное приключение» русской сцены // Вопросы театра. 

Proscaenium. – 2009. – № 1/2. – С. 107-168. 

12. Кугель А. Театральные заметки // Театр и искусство. – 1904. – №3. – С.  66-67. 

13. Мейерхольд в русской театральной критике : 1898 – 1918 / сост. и коммент. Н. 

В. Песочинского и др. – М. : Артист. Режиссер. Театр, 1997. – 527 с.  

14. Н. М-в По театрам // Московский листок. –1899. –15 января. – С. 4. 

15. Нехорошев Ю. И. Декоратор Художественного театра Виктор Андреевич Си-

мов. – М. : Советский художник, 1984. – 168 с. 

16. Соколинский Е. Гнев и безумие, или нужна ли нам трагедия // Современная 

драматургия. –2005. –№2. – С. 214-217. 

17. Сюжеты Александринской сцены / отв. ред. А.Ю. Ряпосов. – СПб. : Левша, 

2018. – 608 с. 

18. Театр и музыка // Новое время. –1906. –№ 10729. – С. 10. 

19. Теляковский В.А. Воспоминания. – Л. ; М. : Искусство, 1965. – 483 с. 

20. Урусов А.И. Статьи его о театре, о литературе и об искусстве ; Письма его ; 

Воспоминания о нем : в 3 т. – М. : тип. И.Н. Холчев и Ко, 1907. – Т. 2 и 3. – 487 с. 

21. Художественно-общедоступный театр: отчёт о деятельности за 1-й год (14 

июня 1898 года – 28 февраля 1899 года). – М. : Т-во скоропеч. А. А. Левенсон, 1899. – 100  с.  

22. Якимова Ж.В. Античная пьеса на Петербургской сцене рубежа XIX – XX веков 

и постановка «Антигоны» в Александринском театре в 1906 году // Известия РГПУ им. А. И. 

Герцена. – 2008. – №86. – С. 153-158.  

23. Ярхо В. Есть ли предел исступлению? // Московский наблюдатель. – 1992. –

№11-12. – С. 32-33.    

24. Homo Novus (Кугель А.Р.) Ипполит // Театр и искусство. – 1902. –№43. – С. 

784-785. 

 

 

 



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

26 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

References 
 

1. Avrelij (Bryusov V.Ya.) Antigona // Vesy`. 1906. № 2. Pp. 60-62. (In Russ.).  

2. Ar (Remezov M.N.) Xudozhestvenno-obshhedostupny`j teatr. Antigona, tragediya 

Sofokla // Russkaya my`sl`. 1899. Kn. 2, razd. 2. Pp. 168-170. (In Russ.).   

3. Arsenij G. Moskovskie pis`ma // Teatr i iskusstvo.  1899. № 6. Pp. 121-123. (In 

Russ.).   

4. Verneke B. K predstoyashhej postanovke antichny`x tragedij na scene Aleksan-

drinskogo teatra // Teatr i iskusstvo. 1902.№ 24. Pp. 456-457. (In Russ.).  

5. Verneke B. Antichny`e p`esy` na sovremennoj scene // Teatr i iskusstvo. 1900. № 26. 

Pp. 466-468. (In Russ.).  

6. Gasparov M.L. Izbranny`e trudy`. T. 1. O poe`tax. M. : Yazy`ki rus. kul`tury`, Ko-

shelev, 1997. 660 p. (In Russ.).  

7. Glagol` S. Xudozhestvenno-obshhedostupny`j teatr. «Antigona», tragediya Sofokla // 

Kur`er. 1899. 13 yanvarya. P. 8. (In Russ.).   

8. Dolzhanskij R. Xoru dali prikurit`. V Moskve – eshhe odna «Antigona» // Kommer-

sant.  2001. 27 dekabrya. (In Russ.).   

9. Impressionist (Bentovin B.I.). Xronika teatra i iskusstva // Teatr i iskusstvo. 1906. 

№5. P. 67-68. (In Russ.).  

10. K sezonu v provincii // Teatr i iskusstvo. 1901. № 37. P.  657-658. (In Russ.).  

11. Kaz`mina N.Yu. «Antichnoe priklyuchenie» russkoj sceny` // Voprosy` teatra. Pro-

scaenium. 2009. № 1/2. Pp 107-168. (In Russ.).   

12. Kugel` A. Teatral`ny`e zametki // Teatr i iskusstvo. 1904. №3. P.  66-67. (In Russ.).  

13. Mejerxol`d v russkoj teatral`noj kritike : 1898 — 1918 / sost. i komment. N. V. 

Pesochinskogo i dr. M. : Artist. Rezhisser. Teatr, 1997. 527 p. (In Russ.).  

14. N. M-v Po teatram // Moskovskij listok. 1899. 15 yanvarya. P. 4. (In Russ.).   

15. Nexoroshev Yu. I. Dekorator Xudozhestvennogo teatra Viktor Andreevich Simov. 

M. : Sovetskij xudozhnik, 1984. 168 p. (In Russ.).   

16. Sokolinskij E. Gnev i bezumie, ili nuzhna li nam tragediya // Sovremennaya drama-

turgiya. 2005. №2. Pp. 214-217. (In Russ.).   

17. Syuzhety` Aleksandrinskoj sceny` / otv. red. A.Yu. Ryaposov. SPb. : Levsha, 2018. 

286 p.(In Russ.).    

18. Teatr i muzy`ka // Novoe vremya. 1906. № 10729. P. 10. (In Russ.).  

19. Telyakovskij V.A. Vospominaniya. L. ; M. : Iskusstvo, 1965. 483 p. (In Russ.).  

20. Urusov A.I. Stat`i ego o teatre, o literature i ob iskusstve ; Pis`ma ego ; Vospo-

minaniya o nem : v 3 t. M. : tip. I.N. Xolchev i Ko, 1907. T. 2 i 3. 487 p. (In Russ.).  

21. Xudozhestvenno-obshhedostupny`j teatr: otchyot o deyatel`nosti za 1-j god (14 

iyunya 1898 goda — 28 fevralya 1899 goda). M. : T-vo skoropech. A. A. Levenson, 1899. 100  p. 

(In Russ.).   

22. Yakimova Zh.V. Antichnaya p`esa na Peterburgskoj scene rubezha XIX — XX 

vekov i postanovka «Antigony`» v Aleksandrinskom teatre v 1906 godu // Izvestiya RGPU im. A. I. 

Gercena. 2008. №86. Pp. 153-158. (In Russ.).   

23. Yarxo V. Est` li predel isstupleniyu? // Moskovskij nablyudatel`. 1992. №11-12. Pp. 

32-33. (In Russ.).    

24. Homo Novus (Kugel` A.R.) Ippolit // Teatr i iskusstvo. 1902. №43. Pp. 784-785. (In 

Russ.).  

  



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

27 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

 

  М.Г. Савицкая в роли Антигоны 
  Московский художественный театр, 

  1899 год. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                       А.А. Лачинова в роли Антигоны 

                                       Александринский театр, 1906 год. 

 



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

28 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

       

 

 

 

 

 

 

 

 

М.Г. Савицкая в  роли Антигоны  и В.В. Лужский в роли Креона,  

Московский художественный театр, 1899 год. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

А.А. Лачинова в роли Антигоны  

и Г. Ге в роли Креона, Александрин-

ский театр, 1906 год. 



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

29 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

 

 

 

 

              

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Декорации спектакля «Антигона» в Александринском театре, 1906 год. 

Рисунок А. Ростиславова 

  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Дворик дворца. Черновой эскиз декорации к трагедии Софокла «Антигона» для Алек-

сандринского театра. А.Я. Головин, 1906 год 



РУССКАЯ ФИЛОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА • 2025 •3(16) 

30 

https://filolog-rgu.ru/wp-content/uploads/st21-2025.pdf 

 

Информация об авторе 

 

Кириллова Анна Сергеевна, кандидат филологических наук, ведущий 

специалист отдела образовательных программ Рязанского государственного 

медицинского университета имени академика И.П. Павлова 

e-mail: evdokimova-anna@list.ru  

 

Information about the author 

 

Kirillova Anna Sergeevna, Candidate of Philology, Leading Specialist of the 

Educational Programs Department at the Ryazan State Medical University named af-

ter Academician I.P. Pavlov 

e-mail: evdokimova-anna@list.ru 

 

 
Дата поступления статьи: 23.06.2025 


